
 

JURNAL SUNDERMANN 

pISSN : 1979-3588  |  eISSN : xxxx-xxxx 

https://jurnal.sttsundermann.ac.id 
 

 

Hakikat Pelayan Jemaat dari Perspektif Allah: 
Studi Hermeneutik terhadap Metafora dalam 2 Korintus 2:14a 

The Nature of the Church Minister in God's Perspectives: A Hermeneutic Analysis on 2nd Corinthians 

2:14a 

 

Nurcahaya Gea 
 
STT Banua Niha Keriso Protestan Sundermann Nias 
uchagea@sttsundermann.ac.id  
 

ARTICLE INFO  A B S T R A C T  

 

Submitted: November 4, 2019 

Review: November 17, 2019 

Accepted: November 23, 2019 

Published: November 26, 2019 

 

This article was written to help the pastors in response to their 
struggles caused by the Church's demands on the educational 
criteria and skills that they must possess for facing the global 
changes. Those demands encourage the pastors to fulfill it by 
taking education or training at their own cost. Nevertheless, it 
raises new problems. The services of pastors increasingly rely 
less on the power of spirituality. Their ministries are 
achievement-oriented. As a result, some of them forget the 
nature of the servant. The high cost of sharpening skills which 
is not matched with the ability of the church to cope with the 
living cost of the pastor causes servant service to be self-
oriented. To answer this struggle, the author offers another 
perspective on the nature of servants, by tracing Paul's 
experiences and views, through literature research, by 
conducting a hermeneutic study on 2 Corinthians 2: 14a. That 
verse contains a metaphor which Paul used to express the 
defense of his apostleship, that are being judged by the church 
according to the traditions focusing on human capabilities. By 
that measure, they considered Paul is unfit as an apostle. 
Facing this accusation, Paul described his apostleship as a 
prisoner of war who was willing to be humiliated and herded 
into death (2 Cor 2: 14a) for the glory of the winner who 
captivated him. For this reason, Paul views that his ability to 
serve does not rely on human efforts, but rather abilities that 
come solely (out) from God alone. 

KEYWORDS 

 
2nd Corinthians 2:14a, the nature of 
church minister, traditions, the prisoner 
of war, the power of God 
 

CORRESPONDENCE 

 
Phone :  
E-mail : nurcahayagea02@yahoo.com  

 

A B S T R A K  

Artikel ini ditulis dalam rangka membantu para Pendeta Jemaat menjawab pergumulan mereka oleh karena 
tuntutan Jemaat terhadap kriteria pendidikan dan kecakapan yang harus mereka miliki, untuk merespons 
perkembangan zaman. Tuntutan tersebut mendorong para pelayan berusaha memenuhinya dengan 
menempuh pendidikan atau pelatihan atas usaha sendiri. Namun di sisi lain, hal itu menimbulkan problema 
baru. Para pelayan semakin kurang mengandalkan kekuatan spiritualitas dalam melayani. Pelayanan 
semakin berorientasi pada prestasi. Akibatnya tidak sedikit pelayan yang lupa akan hakikat pelayanan. 
Tingginya biaya untuk mengasah kemampuan dan ketrampilan, yang tidak diimbangi oleh kemampuan 
Jemaat menanggulangi biaya hidup pelayan, menyebabkan pelayanan pelayan berorientasi pada 

mailto:uchagea@sttsundermann.ac.id
mailto:nurcahayagea02@yahoo.com


Hakikat Pelayan Jemaat dari Perspektif Allah    65 

 

Nurcahaya Gea  https://doi.org/10.36588/sundermann.v1i1.23 

kepentingan dirinya. Untuk menjawab pergumulan tersebut, penulis menyodorkan perspektif lain tentang 
hakikat pelayan, dengan menelusuri pengalaman dan pandangan Paulus, melalui kajian literatur, dengan 
melakukan studi hermeneutik atas 2 Korintus 2:14a. Ayat tersebut mengandung sebuah metafora, yakni 
tawanan perang, yang digunakan Paulus untuk mengemukakan pembelaannya terhadap kerasulannya, 
yang sedang mendapat serangan dari pihak luar Jemaat, yang berhasil memprovokasi Jemaat Korintus, 
sehingga Jemaat itu mulai menilai Paulus berdasarkan tradisi pada waktu itu, yaitu mengandalkan 
kemampuan manusia. Dengan ukuran itu mereka menganggap Paulus tidak layak sebagai rasul. 
Menghadapi tuduhan tersebut, Paulus menggambarkan kerasulannya dengan menggunakan metafora 
tawanan perang yang rela dipermalukan dan digiring ke dalam maut (2 Kor 2:14a) demi kemuliaan sang 
pemenang yang menawannya. Melalui metafora itu, Paulus mendemonstrasikan pelayanan Yesus, yang rela 
menyerahkan diriNya ke dalam maut untuk melakukan kehendak BapaNya. Untuk itu Paulus memandang 
bahwa kemampuannya melayani tidak dengan mengandalkan usaha-usaha manusia, melainkan 
kemampuan yang semata-mata berasal (keluar) dari Allah saja. 
 
Kata kunci: hakikat pelayan, kekuatan Allah, tradisi, tawanan perang, 2 Korintus 2:14a 
 

 

PENDAHULUAN 

engungkapkan arti dan makna metafora 
tawanan dan proklamasi kemenangan 

dalam 2 Korintus 2:14a dilakukan dengan 
penelitian perpustakaan dengan metode 
hermeneutic yang menggunakan pendekatan 
historis kristis. Kitab 2 Korintus dikenal sebagai 
kumpulan beberapa surat Paulus yang berisi 
tentang pembelaannya terhadap kerasulannya. 
Salah satu strategi Paulus untuk itu adalah 
dengan menggunakan metafora. Salah satu 
metafora yang digunakan Paulus adalah pawai 
kemenangan, sebagaimana terdapat dalam 
2Korintus 2:14a. Sekalipun dalam teks 2Korintus 
2:14a tersebut Paulus tidak secara terus terang 
menyebut tentang metafora, namun 
penggunaan kata thriambeuonti (memimpin 
dalam kemenangan) dalam ayat itu 
mengingatkan pada kebiasaan Romawi dalam 
memproklamirkan kemenangan. Kata tersebut 
pertama kali ditemukan dalam tulisan Plutarkh, 
tentang kisah prosesi kemenangan Romulus, 
pendiri kota Roma.1 Sejak kemenangan 
Romulus itu hingga zaman pemerintahan Kaisar 
Vespasianus, prosesi kemenangan telah 
dilakukan sebanyak 320 kali.2 Prosesi 
kemenangan dalam tradisi Romawi dilakukan 
sebagai penghargaan dan sekaligus bukti bahwa 
kemenangan atas perang sudah diperoleh, dan 

                                                                 
1 Scott J. Hafemann, Suffering and Ministry in the 

Spirit: Paul’s Defense of His Ministry in 2 Corinthians, 2:14-
3:3 (Eerdmans Pub Co, 1990), 23. 

2 Ibid., 20. 

pemimpin perang dinyatakan sebagai 
pemenang.3 

David J. Williams melukiskan peristiwa 
pawai kemenangan a la Romawi tersebut 
sebagai berikut: Parade dilakukan dengan 
melewati jalan-jalan utama di kota Roma, dan 
berakhir di kuil Jupiter di pusat kota. Di kuil itu 
dilakukan ritus pengucapan syukur, yang 
diikuti oleh pemberian hadiah kepada para 
tentara dan masyarakat. Prosesi terdiri dari para 
pemimpin dan senator di bagian depan, yang 
mengenakan tanda-tanda kebesaran. Barisan 
kemudian dilanjutkan oleh urutan-urutan 
sebagai berikut: para peniup terompet, barang-
barang rampasan yang diarak dalam peti-peti - 
seperti emas, perak, patung perunggu, senjata, 
dll - para pemusik, kemudian barisan para 
tawanan perang, para imam yang membawa 
dupa, dan terakhir sang pemenang - prajurit 
pemimpin perang - berdiri tegap di atas kereta 
perang yang ditarik oleh empat ekor kuda 
putih, dengan diikuti oleh para tentara perang 
lainnya.4 

Prosesi tersebut, menurut Jerome Murphy-
O‟Connor, tidak hanya bermuatan politis, tetapi 
sekaligus religius. Selain menyatakan 
kemenangan bagi prajurit pemimpin perang, ia 
juga menjadi sarana mengucapkan syukur 
kepada dewa yang menganugerahkan 
kemenangan itu. Ucapan syukur diwujudkan 
dengan memberikan korban persembahan 

                                                                 
3 David J. Williams, Paul’s Metaphors: Their Context 

and Character, Reprint ed. (Ada, Michigan: Baker 
Academic, 2003), 257. 

4 Ibid., 257–8. 

M 



66   JCTES 1(1): 64-75 

kepada dewa, yang biasanya terdiri dari para 
tawanan perang yang disertakan dalam prosesi.5 

Masyarakat Korintus kemungkinan besar 
sangat mengenal dan memahami gambaran 
tersebut di atas, mengingat sejak pembangunan 
kembali Korintus pada tahun 44 sebelum 
Masehi,  kota itu didiami oleh para veteran. 
Mereka cukup dominan di Korintus pada 
zaman Paulus,67 dan kemungkinan besar dari 
antara mereka ada yang pernah turut serta 
dalam suatu prosesi kemenangan, karena para 
tentara biasanya ikut dalam prosesi seperti itu.8 
Sekalipun mungkin Paulus sendiri tidak pernah 
menyaksikan secara langsung prosesi tersebut, 
namun  Williams yakin bahwa dia 
mengetahuinya secara jelas.9 Istilah 
thriambeuonti sendiri diperkirakan diambil-alih 
olehnya dari penentang-penentangnya.10 

Bagaimana Paulus menjawab tudingan-
tudingan tersebut? Hal itu akan diuraikan 
dalam penelusuran secara hermeneutik 2 Kor 
2:14 dan dengan melihat keterhubungan nas 
serta gagasan Paulus. Mengungkapkan arti dan 
makna metafora tersebut di atas, akan 
dilakukan melalui  penelitian perpustakaan 
dengan metode hermeneutik, yang 
menggunakan pendekatan historis kristis. 
Hasilnya diharapkan dapat membantu para 
Pendeta Jemaat menjawab pergumulan mereka 
oleh karena tuntutan Jemaat terhadap kriteria 
pendidikan dan kecakapan yang harus mereka 
miliki dalam rangka merespons perkembangan 
zaman. Tuntutan tersebut pada kenyataannya 
memang telah menyemangati para pelayan 
berusaha memenuhinya dengan menempuh 
pendidikan atau pelatihan atas usaha sendiri. 
Namun di sisi lain, para pelayan semakin 
                                                                 

5 Jerome Murphy-O‟connor, The Theology of the 
Second Letter to the Corinthians (New Testament Theology) 
(Cambridge: Cambridge University Press, 1991), 29. 

6 Ben Witherington, Conflict and Community in 
Corinth: A Socio-Rhetorical Commentary on 1 and 2 
Corinthians (Eerdmans Publishing Company, 1995), 23–
24. 

7 John H. Sieber, “Book Review: Conflict and 
Community in Corinth: A Socio-Rhetorical Commentary 
on 1 and 2 Corinthians,” Interpretation: A Journal of Bible 
and Theology 51, no. 1 (January 1997): 95–99. 

8 Williams, Paul’s Metaphors: Their Context and 
Character. 

9 Ibid., 258. 
10 E. Earle Ellis and C. K. Barrett, “A Commentary 

on the Second Epistle to the Corinthians,” Journal of 
Biblical Literature 94, no. 3 (September 1975): 466, 
https://www.jstor.org/stable/3265176?origin=crossref. 

kurang mengandalkan kekuatan spiritualitas 
dalam melayani. Pelayanan semakin 
berorientasi pada prestasi, dan pada akhirnya 
pada kepentingan diri sendiri. Akibatnya tidak 
sedikit pelayan yang lupa akan hakikat diri 
sebagai pelayan.. 
 
PEMBAHASAN 

Gugatan Terhadap Kerasulan Paulus 

Pembelaan Paulus terhadap kerasulannya 
erat terkait dengan persoalan yang muncul 
dalam jemaat Korintus. Rupanya, ada dari 
antara jemaat yang menggugat kerasulannya. 
Mereka, menurut Murphy, adalah orang-orang 
yang menganggap dirinya manusia rohaniah.11 
Keberatan mereka tidak muncul dengan 
sendirinya, melainkan merupakan hasil 
provokasi orang-orang luar. Dieter Georgi 
mengidentifikasi orang-orang luar tersebut 
sebagai pemberita-pemberita Kristen berlatar 
belakang etnis Yahudi, yang tinggal di Palestina, 
dan menganut pemahaman Apologetik Yahudi-
Helenistik.12 

2 Kor. 2:14-7:4 mengindikasikan keberatan-
keberatan jemaat terhadap kerasulan Paulus 
antara lain karena dia tidak memiliki sustatukē 
epistolē (3:1), yaitu semacam surat 
rekomendasi.13 Selain itu, mereka menuduhnya 
berlaku licik, dan memalsukan firman Allah 
(4:2). Paulus juga dituduh tidak konsisten. 
Ketidakhadirannya di jemaat sesuai dengan 
yang telah direncanakan, menjadi alasan untuk 
menuduhnya sebagai  rasul palsu.  Mereka 
menolak sikap hidupnya yang lebih 
mengedepankan gaya hidup „tersalib‟.14 Dalam 
berbagai ukuran itu, mereka menilai Paulus 
bukan kepunyaan Kristus (11:6). 

Keberatan-keberatan jemaat tersebut 
tampaknya bertolak dari pemahaman mereka, 
atau lebih tepat pemahaman para provokator, 
tentang hakikat seorang rasul. Sekalipun pada 
zaman itu, hakikat seorang rasul belum 
terumuskan secara formal, namun jemaat-

                                                                 
11 Murphy-O‟connor, The Theology of the Second 

Letter to the Corinthians (New Testament Theology), 34. 
12 Ibid., 14, 315. 
13 Rudolf Bultmann, The Second Letter to the 

Corinthians, trans. Roy A. Harrisville, (Minneapolis: 
Augsburg Publishing House, 1985), 70. 

14 Hafemann, Suffering and Ministry in the Spirit: 
Paul’s Defense of His Ministry in 2 Corinthians, 2:14-3:3, 60. 



Hakikat Pelayan Jemaat dari Perspektif Allah    67 

 

Nurcahaya Gea  https://doi.org/10.36588/sundermann.v1i1.23 

jemaat mula-mula  mempraktikkan sejumlah 
kebiasaan-kebiasaan yang ada di sekitar mereka, 
antara lain bahwa seorang rasul wajib memiliki 
sustatukē epistolē.1516 

Paulus sendiri, sebelum menjadi pemberita 
Injil,  membutuhkan sustatukē epistolē tersebut 
ketika dia pergi ke Damsyik untuk menganiaya 
murid-murid Tuhan (Kis.9:1-2, bdk. 22:5). Surat 
tersebut bermakna ganda. Di satu sisi, ia 
menunjukkan otoritas atau legalitas yang 
dimiliki oleh seorang rasul. Di sisi lain, sustatukē 
epistolē memperlihatkan asal-usul tradisi yang 
dianut oleh seorang rasul. Tradisi tersebut akan 
mengungkapkan beberapa hal, antara lain dasar 
teologis dari misi pemberitaan yang 
dilakukannya, kepribadian dan kemampuan-
kemampuan yang dimilikinya. Para penggugat 
Paulus telah memperoleh surat rekomendasi 
tersebut dari jemaat Korintus (3:1; 12:11).17 Surat 

                                                                 
15 Dietrie Georgi, The Opponents of Paul in the 

Second Corinthians (Edinburgh: T & T Clark, 1986), 33–39. 
16 Dubois Jean-Daniel, “The Opponents of Paul in 

Second Corinthians,” Archives de Sciences Sociales des 
Religions 68, no. 2 (1989): 245–245. 

17 Georgi, The Opponents of Paul in the Second 
Corinthians, 242–258. Georgi mengemukakan, bahwa 
melalui surat rekomendasi tersebut para penggugat 
Paulus memperlihatkan tradisi yang mereka anut. 
Pekerjaan misi yang mereka lakukan pertama-tama 
direkomendir oleh tradisi Dekalog, sebagai surat 
surgawi, yang disampaikan melalui suara Allah dan 
ditulis di atas loh batu (3:3-11). Di dalamnya, Musa 
menjadi figur penting (3:7-15). Musa digambarkan 
bukan hanya sebagai mediator antara Allah dan umat-
Nya, tetapi sebagai representasi dari hukum Taurat. Dia 
identik dengan hukum Taurat itu sendiri. Hubungan 
terhadap tradisi tersebut, di satu sisi bermanfaat untuk 
memperlihatkan sumber ilahi bagi tugas kerasulan. Hal 
itu lebih jelas nampak dalam pasal 11:22-23. 
Kemungkinan besar para penggugat Paulus bangga 
akan asal-usul mereka sebagai orang Ibrani, dari suku 
Israel, dan keturunan Abraham. Tapi, asal-usul tersebut 
memuncak pada pernyataan diri sebagai diakonos 
Kristus. Di sini jelas, bahwa tradisi yang dianut 
dianggap sebagai jaminan keabsahan terhadap status 
sebagai duta Kristus. Bagi mereka, Musa merupakan 
representasi kemuliaan dan kuasa ilahi. Perjalanannya 
yang kedua ke Gunung Sinai (Kel.34:29-35) 
menunjukkan kekhususan dirinya secara personal, 
karena dia dianugerahi karakter dan penampilan ilahi. 
Karakter tersebut bersifat permanen, sehingga Musa 
memiliki personalitas ilahi, seperti halnya cahaya ilahi 
yang tampak pada kulit mukanya. Personalitas yang 
demikian terpancar dalam kemampuan-kemampuannya 
yang dapat disaksikan. Salah satunya adalah peristiwa 
kembali atau turunnya dia dari Gunung Sinai tersebut. 
Personalitas ilahi tersebut memampukan Musa 

tersebut tidak dimaksudkan untuk 
menunjukkan siapa atau lembaga apa yang 
mengutus mereka ke Korintus, tetapi terutama 
sebagai bukti atas  perbuatan-perbuatan ajaib 
yang telah mereka lakukan dalam jemaat, yang 
sekaligus merupakan tanda kepemilikan akan 
kuasa ilahi. Jadi, melalui surat rekomendasi 
tersebut, para penggugat Paulus membuktikan 
bahwa kerasulan mereka sah secara teologis. 
Mereka berdiri di atas tradisi yang resmi. 
Hubungan mereka dengan jemaat, sekalipun 
bukan jemaat yang mereka dirikan, terjamin 
secara hukum. Dan lebih dari itu, surat 
rekomendasi, yang juga merupakan surat 
pujian, berguna untuk menyatakan apa dan 
bagaimana mereka. Mengacu pada tradisi 
Dekalog - di mana Musa menjadi figur sentral - 
yang mengantar para penggugat Paulus 
mengidentifikasi diri sebagai kepunyaan 
Kristus, meyakinkan mereka bahwa karakter 
ilahi tersebut telah mereka miliki. Memiliki 
karakter ilahi berarti berkepribadian khusus: 
memperlihatkan keadaan batin yang kuat, 
berpenampilan mengesankan dan sehat, serta 
memiliki kemampuan yang luar biasa untuk 
membebaskan diri dari berbagai penderitaan 
dalam tugas pemberitaan. Itulah ukuran untuk 
menilai seseorang benar atau tidaknya 
seseorang sebagai apostolos tou Khristou (rasul 
Kristus) atau diakonos tou Khristou (Pelayan 
Kristus). 

Kebiasaan lain, yang dipraktikkan dalam 
jemaat mula-mula adalah pemberian bantuan 
kepada pemberita Injil.1819 Para provokator 

                                                                                                     

mengatasi lapar dan haus selama 40 hari, dan dengan 
demikian menghindarkan kematian, sehingga dia dapat 
turun kembali. Peristiwa kembalinya tersebut dimaknai 
sebagai tanda berakhirnya teror kematian, dan awal dari 
suatu harapan baru akan masa depan manusia. Manusia 
telah dianugerahi karakter ilahi untuk mampu 
mengatasi berbagai hal. Musa dianggap telah membuka 
akses bagi manusia untuk dapat berhubungan dengan 
Allah, tanpa harus mati. Karakter ilahi tersebut bersifat 
ekspansif, dapat menyebar kepada orang lain, untuk 
mengangkatnya ke derajat yang sama, pertama-tama 
dengan mempengaruhi batin, dan kemudian 
mempengaruhi penampilan luar. Memiliki karakter 
ilahi, menumbuhkan harapan bagi manusia untuk dapat 
mengatasi segala keterbatasan eksistensi manusia, 
terutama dalam mengalahkan kematian. 

18 Gerd Theissen, The Social Setting of Pauline 
Christianity: Essay on Corinth (Philadelphia: Fortress 
Press, 1982), 27–42. 

19 Georgi, The Opponents of Paul in the Second 
Corinthians, 40, 92–3, 100, 150. Georgi menjelaskan 



68   JCTES 1(1): 64-75 

jemaat, menurut Georgi, diperkirakan menerima 
bantuan tersebut dari jemaat Korintus. Bantuan 
tersebut, dalam pandangan mereka, merupakan 
tanda terjalinnya hubungan dengan Kristus. 
Mereka adalah milik Kristus (10:7). Hubungan 
tersebut sekaligus mengesahkan status mereka 
sebagai duta (diakonos atau apostolos) Kristus. 
Selain itu, dukungan jemaat juga menjadi 
“spanduk iklan” terhadap tindakan-tindakan 
spiritual yang telah mereka lakukan.20 Praktek 
ini terdapat juga dalam tradisi Helenis. 
Perkataan kapēleuontes (memperdagangkan) itu 
biasa digunakan dalam kegiatan para filsuf yang 
menawarkan perbuatan-perbuatan spiritual 
demi keuntungan material.21 

                                                                                                     

bahwa kebiasaan para rasul menerima bantuan dari 
jemaat  berawal, menurut Gerd Theissen melalui analisis 
sosial, di kalangan Kristen Palestina (dhi. Kristen 
Yahudi), dalam keadaan multi krisis yang mereka 
hadapi, yaitu krisis sosial, ekonomi, politik, budaya, dan 
religius. Menjadi misionaris adalah sebuah pilihan 
untuk menuju kehidupan yang lebih baik. Untuk tujuan 
yang sama, ada pula yang memilih menjadi perampok, 
pemberontak, pengemis, dll.  Mereka, yang memilih 
menjadi misionaris, akan meninggalkan rumah, 
keluarga, istri, dan eksistensi/institusi sosial lainnya, 
berjalan keliling mejadi pembawa perubahan. Sebagai 
konsekuensinya, mereka sangat mengharapkan 
dukungan orang-orang yang menyambut mereka, 
terutama dalam kebutuhan makan dan minum 
(bnd.Luk. 10, dst). Hubungan sebab akibat tersebut, 
kemudian berhasil membangun suatu pandangan 
teologis, bahwa orang-orang percaya wajib 
menyediakan kebutuhan bagi para rasulnya.  Bahkan 
pemberian tersebut dianggap sebagai jaminan bagi 
jemaat, bahwa mereka akan memperoleh upah surgawi 
(bnd. Mat.10:40-42); ia juga menjadi bukti bagi rasul, 
bahwa Allah mendukung pekerjaan misinya. 
Pandangan tersebut sekaligus mengukuhkan gaya 
hidup seorang rasul, yakni miskin tanpa mempunyai 
apa-apa, tetapi sepenuhnya mengandalkan belas kasih 
Tuhan melalui jemaat. Oleh karenanya, mereka wajib 
menerima dukungan jemaat, dan tidak boleh melakukan 
pekerjaan lain untuk memenuhi kebutuhan sehari-hari. 
Kalau tidak, berarti mereka menolak sikap yang 
sepatutnya bagi seorang rasul, dan meragukan 
kemampuan Tuhan dalam mendukung pekerjaan 
mereka. Hal mendapatkan “upah” dalam menjalankan 
tugas sebagai pemberita tersebut, menurut Georgi, 
dipraktikkan oleh banyak kalangan, baik oleh rasul-
rasul Yudaisme, yang melakukan tugas pemberitaan di 
wilayah-wilayah bukan Yahudi,  para pengajar filsafat 
Synik, dan para pemberita agama kafir, yang telah 
menjadi fenomena religius. 

20 Ibid., 238–242. 
21 Bultmann, The Second Letter to the Corinthians, 69. 

Para penggugat Paulus di Korintus pun, 
menurut Georgi,22 diperkirakan menerima 
dukungan kebutuhan dari jemaat Korintus. Bagi 
para penggugat, dukungan yang diberikan oleh 
jemaat tersebut merupakan legitimasi terhadap 
kerasulan mereka. Mereka merasa memiliki 
hubungan khusus dengan Kristus, dan 
menganggap diri sebagai kepunyaan Kristus 
(10:7). Hubungan tersebut sekaligus 
mengesahkan status mereka sebagai duta 
(diakonos atau apostolos) Kristus. Dengan 
demikian, mereka memiliki otoritas dan hak 
yang sama seperti Paulus, pendiri jemaat 
Korintus (11:12). Selain itu, dukungan jemaat 
menjadi “spanduk iklan” terhadap tindakan-
tindakan spiritual yang telah mereka lakukan. 

Paulus, pada kenyataannya, menolak 
menerima bantuan jemaat Korintus untuk 
dirinya  (11:7-9,12; 12:13b-15). Tapi, di sisi lain, 
dia mengutus Titus dan saudara yang lain 
mengumpulkan sumbangan dari jemaat  (12:16-
18; bnd. 8:16-19). Sikap tersebutlah yang 
menjadi latarbelakang mengapa jemaat 
menuduhnya licik dan penipu, karena menurut 
mereka, kegiatan pengumpulan sumbangan 
tersebut tidak lain adalah untuk memperoleh 
keuntungan juga.  

Jadi, seorang rasul bagi para penggugat 
adalah mereka yang sah secara hukum, secara 
teologis, memperlihatkan kewibawaan atas 
jemaat melalui penerimaan upah, bersikap 
berani, sehat, dan mampu mengatasi 
penderitaan-penderitaan. Kriteria inilah yang 
dituduhkan pada Paulus dalam menyangkal 
kerasulannya. 
 
Apologia Paulus 

Dalam  2 Korintus dapat ditemukan dua 
“jilid” Apologi Paulus, yang tersusun dengan 
lebih kompak, yakni 2:14-7:4, (tidak termasuk 
pasal 6:14-7:1 [selanjutnya disebut jilid kedua]), 
dan 10-13 (selanjutnya disebut jilid pertama). 
Keduanya, menurut Dieter Georgi, membahas 
subjek yang sama, yakni dasar-dasar legitimasi 
dan sikap yang sepatutnya bagi seorang rasul, 
sekalipun ada perbedaan waktu, suasana, dan 
nada dalam penulisannya.23 

                                                                 
22 Georgi, The Opponents of Paul in the Second 

Corinthians. 
23 Ibid., 32, 230. 



Hakikat Pelayan Jemaat dari Perspektif Allah    69 

 

Nurcahaya Gea  https://doi.org/10.36588/sundermann.v1i1.23 

Kedua Apologi itu tampak lebih jelas 
dengan memahami surat-surat Paulus yang 
membangun 2 Korintus tersebut. Sebagaimana 
diketahui, kitab 2 Korintus merupakan 
kumpulan dari beberapa surat Paulus setelah 
dia mengirimkan surat-suratnya yang tertuang 
dalam kitab 1 Korintus. Bila melalui kitab 1 
Korintus kita dapat menyimpulkan bahwa 
sekurang-kurangnya ada 2 surat Paulus ke 
jemaat Korintus (bdk. 1 Kor. 1:1; 5:9) sebelum 
menulis surat-surat yang termuat dalam kitab 2 
Korintus, maka surat-suratnya yang membentuk 
kitab 2 Korintus tersebut merupakan surat yang 
ketiga, keempat, dst. C.K. Barrett24 berpendapat 
bahwa setelah menulis surat 1 Korintus, Paulus 
menulis surat ketiga, yang biasa disebut  „surat 
air mata‟ karena Paulus menulisnya dengan hati 
yang cemas dan pedih, dan dengan 
mencucurkan air mata (2 Kor. 2: 1-4). Surat 
tersebut kemungkinan besar hilang.  Setelah itu 
ia menulis surat lagi, yang sebagian isinya 
adalah pasal 10-13 kitab 2 Korintus. Dan setelah 
itu Paulus menulis surat yang merupakan pasal 
1-9 kitab 2 Korintus. 

Perjalanan penulisan surat-surat tersebut 
dapat digambarkan sebagai berikut: Setelah 
Paulus keluar dari Korintus pada kunjungannya 
yang pertama, di mana dia berhasil tinggal di 
sana hingga 18 bulan (Kis. 18:11), dia sudah 
merencanakan dalam hatinya untuk datang lagi 
ke Korintus untuk menasihati Jemaat Korintus, 
dan kemudian berjanji akan datang dan akan 
tinggal agak lama, namun menjelang Pentakosta 
masih akan tinggal di Efesus. Rute 
kunjungannya yang kedua kali direncanakan 
sebagai berikut: Setelah Pentakosta, Paulus 
berangkat dari Efesus melintasi Makedonia 
untuk kemudian datang ke Korintus dan akan 
tinggal di sana agak lama (1 Kor. 4:19; 16:1-4, 5-
9). Kedatangannya kedua tersebut bermaksud 
salah satunya adalah untuk menjemput 
pemberian (kharis) jemaat Korintus.  Tapi, 
tampaknya rencana rute itu diubah. Paulus 
merencanakan kembali untuk lebih dulu 
mengunjungi Korintus baru ke Makedonia, lalu 
ke Korintus lagi, supaya mereka beroleh kharis 
(anugerah) dua kali lipat (2 Kor. 1:15-16). 

Rencana kedatangannya yang kedua kali 
diwujudkan oleh Paulus, namun dengan 
mengikuti rencana route yang terakhir, yaitu 

                                                                 
24 Ellis and Barrett, “A Commentary on the Second 

Epistle to the Corinthians,” 5–21. 

dari Efesus langsung ke Korintus, baru 
kemudian ke Makedonia, dan akan kembali 
mengunjungi Korintus lagi (sebagai kunjungan 
yang ketiga kali), lalu kembali ke Efesus. Tetapi, 
pada kunjungannya yang kedua tersebut, 
Paulus melihat kenyataan jemaat Korintus yang 
jauh dari harapannya. Dia berduka atas keadaan 
mereka.  Oleh karena itu, Paulus memutuskan 
untuk tidak mau lagi mengalami hal yang sama 
(bdk. 2Kor.2:1). Dari keadaan itu diperkirakan 
bahwa perjalanan Paulus selanjutnya setelah 
tiba di Korintus kemungkinan besar adalah ke 
Makedonia dan langsung pulang ke Efesus, 
tanpa singgah kembali ke Korintus (sebagai 
kunjungan yang ketiga).   

Kesedihan yang mendalam oleh karena 
kunjungan yang kedua itu tampaknya menjadi 
alasan mengapa Paulus menulis surat yang 
dikenal dengan „surat air mata‟. Surat itu 
dibawa oleh oleh Titus dan teman-temannya 
(bdk. 2 Kor. 8: 16-23; 12:8, dst), dan 
kemungkinan sudah tidak ditemukan lagi. Dan 
oleh karena Paulus begitu kuatir, dan juga tidak 
dapat memastikan kapan Titus, dan kawan-
kawannya kembali, Paulus menulis surat lagi 
(berupa surat keempat), yang kemungkinan 
isinya adalah ps. 10-13. Di dalamnya Paulus 
menjelaskan tentang siapa dan bagaimana dia 
sebenarnya, serta berjanji untuk datang untuk 
ketiga kalinya (2 Kor. 12:14). Selain itu, Paulus 
tidak berlama-lama di Efesus, melainkan ke 
Troas (sambil melakukan pemberitaan Injil) dan 
ke Makedonia, dan menunggu Titus di sana (2 
Kor. 2:13). 

Di Makedonia itu (2 Kor. 7:5-7), Paulus 
kemudian bertemu dengan Titus, dan Paulus 
senang dengan berita yang dibawa oleh Titus, 
tentang keberpihakan jemaat Korintus kembali 
kepada Paulus. Ada juga berita tentang 
persembahan, namun tampaknya belum selesai 
mereka kumpulkan juga. Mendengar kabar itu 
semua, Paulus menulis surat, yang terdiri dari 2 
Kor. 1-9 (sebagai surat kelima), yang berisikan 2 
hal: rasa syukur terhadap situasi Jemaat 
Korintus dan berbagai penjelasan di dalamnya, 
termasuk penjelasan tentang surat air mata 
(suratnya yang ketiga), dan tentang pemberian 
yang mereka kumpulkan. 

Kemungkinan besar setelah Paulus 
menerima berita gembira dari Titus dan kawan-
kawan, dia memenuhi janji untuk berkunjung 



70   JCTES 1(1): 64-75 

ketiga kalinya ke Korintus (atau Yunani, 
bdk.Kis. 20;3, dst; Rm. 15:26). 
 
MENJADI PELAYAN OLEH KARENA 
KEHENDAK ALLAH 

Kitab 2 Korintus diawali dengan 
pernyataan Paulus, bahwa dirinya, oleh karena 
kehendak Allah, menjadi rasul Yesus Kristus, 
1:1). Pernyataan atau makna yang sama dapat 
ditemukan pula dalam surat-suratnya yang lain, 
seperti Roma (1:1), 1 Korintus (1:1), dan Galatia 
(1:1), kecuali dalam 1 Tesalonika, Filipi, dan 
Filemon. Pernyataan tersebut tampak tidak 
hanya dimaksudkan sebagai pengantar surat 
semata, melainkan sebagai penegasan terhadap 
otoritas kerasulan Paulus.25 Hal yang sama 
perlu dikemukakannya tatkala merespons 
jemaat Galatia, yang mempersoalkan 
kerasulannya; penegasan serupa dibutuhkan 
pula dalam menjawab persoalan-persoalan 
jemaat yang terpecah-belah di Korintus, dan 
yang kemudian mempertanyakan kerasulannya; 
pernyataan itu dibutuhkan tatkala Paulus 
memperkenalkan diri kepada jemaat yang tidak 
didirikannya di Roma.   

Penegasan terhadap kerasulannya tampak 
ingin dilakukan Paulus dalam 2 Korintus, 
sehingga dia menyatakan diri sebagai rasul 
(utusan atau duta) Yesus Kristus, seperti halnya 
para penggugatnya (11:13). Pengakuan itu 
mendorongnya menjelaskan bagaimana dirinya 
menjadi rasul. Dalam kerangka itu Paulus 
mencoba menerangkan kemampuan yang 
memungkinkannya melakukan pekerjaan 
sebagai duta Kristus tersebut. Setelah 
mengawali apologinya dengan dua buah 
metafora (salah satunya adalah metafora arak-
arakan kemenangan, 2 Kor 2:14), Paulus 
mempertanyakan kemampuan manusia untuk 
melakukan tugas yang digambarkan dalam 
kedua metafora tersebut: Tetapi siapakah yang 
sanggup menunaikan tugas yang demikian? 
(2:16b). Mungkin saja melalui pertanyaan itu 
Paulus meragukan kualifikasi dirinya. Tetapi, 
ketika dia membandingkan dirinya dengan para 
penggugatnya, maka dia, berdasarkan 
keyakinannya kepada Allah oleh Kristus (3:4), 
menyimpulkan bahwa kesanggupannya 
(ikanotēs) berasal dari Allah (ek tou Theou, 3:5b).26 

                                                                 
25 Bultmann, The Second Letter to the Corinthians, 19. 
26 Georgi, The Opponents of Paul in the Second 

Corinthians, 231. 

Ikanotēs dari Allah tersebut membuatnya 
sanggup mendirikan jemaat Korintus (3:3), dan 
menjadi diakonos (juga dimaknainya: duta)27 
bagi perjanjian baru, yang terdiri dari Roh yang 
menghidupkan (3:6). 

Penekanan terhadap anugerah kemurahan 
Allah tersebut mendorong Paulus menolak 
semua ukuran-ukuran legitimasi yang 
digunakan oleh para penggugatnya untuk 
menilai dirinya sebagai duta Kristus. Dia 
menolak perbuatan-perbuatan tersembunyi 
yang memalukan; dia tidak berjalan dalam 
kelicikan dan memalsukan firman Allah (4:1). 
Pernyataan tersebut tampak terkait dengan 
tuduhan jemaat, yang menganggap Paulus 
berlaku licik (panourgos), menjerat mereka dalam 
tipu daya (dolos, 12:16). Merespons hal tersebut, 
Paulus menegaskan bahwa dirinya sendiri juga 
menolak segala perbuatan-perbuatan yang 
demikian. Pernyataan tersebut di satu sisi 
merupakan pembelaan Paulus terhadap 
tuduhan kelicikan yang dilontarkan kepadanya. 
Dia hendak menjelaskan bahwa apa yang 
dilakukannya mesti dilihat dalam perspektif 
yang tepat. Tuduhan jemaat tersebut tidak 
benar. Dia tidak membohongi mereka. 
Penolakannya terhadap dukungan jemaat untuk 
dirinya tetap berlaku (11:9,12). Dia tidak pernah 
mengambil untung (epleonektēsa, 7:2). 
Sumbangan yang dikumpulkan melalui Titus 
dan yang lain itu tidak akan menguntungkan 
dirinya maupun Titus. Semuanya itu akan 
diantarkan ke Yerusalem, bukan oleh Paulus 
dan Titus, tetapi oleh mereka yang dianggap 
layak sebagai utusan jemaat (1Kor.16:3), dan 
akan menjadi bukti kemurahan  hati dan 
ketaatan jemaat pada Injil Kristus (9:13). 
Singkatnya, Paulus hendak mengatakan, 
apapun yang dilakukannya sehubungan dengan 
firman Allah, sama sekali tidak dilandasi pada 
kepentingan dirinya, atau mengandung motif 
egoistik.28 

Di sisi lain, penolakan Paulus terhadap 
perbuatan-perbuatan tersembunyi yang 

                                                                 
27 Ibid., 28–28. Kata diakonos, secara sosiologis, 

sebenarnya mengandung dua makna, yakni hamba – 
yang menunggui tuannya di meja makan – dan utusan, 
atau pembawa berita. Namun, Georgi menemukan 
bahwa ketika Paulus menggunakan kata tersebut, atau 
kata-kata yang seakar dengannya, dia tidak pernah 
memaknainya hamba, melainkan utusan 

28 Bultmann, The Second Letter to the Corinthians, 
107. 



Hakikat Pelayan Jemaat dari Perspektif Allah    71 

 

Nurcahaya Gea  https://doi.org/10.36588/sundermann.v1i1.23 

memalukan itu merupakan bentuk serangannya 
terhadap sikap hidup para penggugatnya. 
Mereka mempraktikkan gaya hidup miskin, 
yang dianggap berasal dari Yesus (bdk. 
Mat.10:40-42), sebagaimana para rasul di 
Yerusalem pada umumnya. Dengan tidak 
membawa harta benda sedikitpun, mereka 
mengembara menyebarkan tentang Kristus, dan 
untuk itu  mengandalkan derma jemaat bagi 
pemenuhan kebutuhan mereka, sebagai bukti 
pertolongan Tuhan (Mat.6:25, dst). Sambutan 
dan dukungan jemaat tersebut mereka klaim 
sebagai bukti adanya hubungan yang khusus di 
antara mereka dengan Tuhan. Oleh karenanya, 
mereka mengidentifikasi diri sebagai 
kepunyaan Kristus (bdk. 10:7). Hubungan yang 
menguntungkan tersebut, sekaligus 
mengukuhkan mereka sebagai diakonos Khristou 
(duta Kristus).29 Singkatnya, dukungan jemaat 
dimanfaatkan oleh para penggugat Paulus 
sebagai alat untuk memperkuat eksistensi 
mereka. Dengan begitu, mereka mengklaim diri 
memiliki otoritas yang sama dengan Paulus atas 
jemaat Korintus (11:12).30 Pada hakikatnya, gaya 
hidup miskin tersebut hanya berdampak pada 
pengukuhan diri para rasul itu sendiri.31 Justru 
si pemberitalah terproklamirkan, sementara 
Kristus tersembunyi di balik kemegahan duta-
Nya sendiri. Dampak itulah yang membuat 
Paulus dengan sengaja menolak derma dari 
jemaat Korintus. Jadi, penolakan terhadap 
derma jemaat tersebut tampak didasari pada 
ungkapan Paulus,  bahwa: “Bukan diri kami 
yang kami beritakan , tetapi Yesus Kristus 
sebagai Tuhan (4:5).” Dibandingkan dengan 
pandangan para penggugatnya, hal itu 
dianggapnya sebagai jati diri pelayan 
(diakonos). Pada pihak lain, penolakan terhadap 
derma jemaat adalah salah satu upaya 
pengendalian diri untuk tidak menggunakan 
hak, demi kemajuan pemberitaan Injil. 

Jati diri diakonos lebih lanjut diperjelas 
dalam pasal 4:2-5. Dia menolak perbuatan-
perbuatan tersembunyi yang memalukan: dia 
tidak menjalankan kelicikan (panourgia) dan 
tidak  memalsukan (mēde dolountes) firman 
Allah. Sebaliknya, oleh penyingkapan (tē 

                                                                 
29 Theissen, The Social Setting of Pauline Christianity: 

Essay on Corinth, 27–35, 40–49. 
30 Georgi, The Opponents of Paul in the Second 

Corinthians, 238–242. 
31 Theissen, The Social Setting of Pauline Christianity: 

Essay on Corinth, 43. 

phanerōsei) kebenaran32 itu dia menyerahkan diri 
ke dalam pertimbangan semua orang di 
hadapan Allah (4:2). Maksudnya, Paulus tidak 
sedang menyembunyikan motif egoistik di balik 
pekerjaan misi yang dilakukannya. Dan untuk 
itu, dia terbuka memberi diri dinilai di hadapan 
Allah berdasarkan apa yang dapat dilihat 
sebagai buah pekerjaannya, yakni cahaya Injil 
kemuliaan Kristus, yang adalah gambaran 
Allah. Buah itu hanya nampak, karena dia tidak 
memberitakan dirinya melainkan Yesus Kristus 
Tuhan (4:5). 

Penjelasan di atas memberi gambaran 
tentang motifasi Paulus dalam melakukan tugas 
pemberitaan. Dia tidak sedang mengurus 
kepentingannya sendiri, melainkan benar-benar 
mengerjakan apa yang diterimanya dari Allah. 
Dan tampaknya itulah yang hendak 
dinyatakannya, dalam lanjutan kalimat pasal 
2:17 diatas:  “Sebaliknya, sebagai yang keluar 
dari kemurnian (eks eilikrineias) sebagai yang 
keluar dari Allah (ek Theou), kami berbicara  
dalam Kristus di hadapan Allah.” Paulus 
menyadari bahwa pekerjaan misi tersebut 
keluar dari Allah sendiri. 
 
Rasul adalah Tawanan dalam Pawai 
Kemenangan 

Selain penegasan Paulus tentang 
bagaimana dia menjadi seorang rasul, yang 
semuanya hanya karena anugerah Allah, 
sebagaimana telah dijelaskan di atas, dia juga 
mencoba menjelaskan jati diri rasul asli melalui 
sebuah metafora pawai kemenangan, 
sebagaimana dapat dibaca dalam 2 Korintus 
2:14, “Tetapi syukur bagi Allah yang dalam 
Kristus selalu memimpin kami di jalan 
kemenangan-Nya.” Metafora itu dimulai 
dengan ungkapan yang sudah biasa 
digunakannya: Tō de Theō Kharis (tetapi syukur 
kepada Allah). Ungkapan itu penting 
diperhatikan, sekurang-kurangnya karena ia 
akan menunjuk pada makna yang akan 
diberikan Paulus dalam metafora tersebut. Ia 
mengandung pujian dan syukur atas rahmat 
Allah kepada Paulus sendiri maupun kepada 
jemaat.33 Ke dalam makna itulah Paulus 

                                                                 
32 Bultmann, The Second Letter to the Corinthians, 

102. 
33 Hafemann, Suffering and Ministry in the Spirit: 

Paul’s Defense of His Ministry in 2 Corinthians, 2:14-3:3, 10. 



72   JCTES 1(1): 64-75 

memasukkan dirinya sebagai objek34 dalam 
metafora arak-arakan kemenangan itu. 
Sekalipun Paulus menggunakan kata kerja 
plural thriambeuonti hemas = membawa kami 
dalam prosesi kemenangan) di dalamnya, tetapi 
hal itu lebih bersifat ungkapan sastra, yang pada 
hakikatnya menunjuk pada diri Paulus sendiri.35  

Pujian dan syukur Paulus berkenaan 
dengan tindakan Allah, yang membawanya ke 
dalam prosesi kemenangan dan oleh karena 
melalui dirinya Allah dikenal (ayat 14). Sebagai 
apa Paulus membayangkan dirinya dalam 
prosesi itu?  Hafemann menemukan sekurang-
kurangnya sepuluh pengertian yang berbeda, 
yang telah diberikan oleh para ekseget 
sebelumnya terhadap kata thriambeuonti.36 
Sebagian menggambarkan seseorang sebagai 
pemenang, dan sebagian lagi sebagai orang 
yang telah ditaklukkan. Tetapi Hafemann 
sendiri menempatkan Paulus sebagai tawanan 
yang dibawa serta dalam prosesi itu. Dan itu, 
menurut Hafemann, berarti being led by God to 
death (cetak miring oleh Hafemann)37 – 
diserahkan oleh Allah ke dalam maut, supaya 
dia menyatakan keagungan, kuasa dan 
kemuliaan sang pemenang. Hal ini dapat 
dipahami dalam tradisi  Romawi yang 
memaknai para tawanan yang dibawa dalam 
prosesi kemenangan sebagai bukti 
keberkuasaan si pemenang. Di dalam tangan si 
pemenanglah hidup mereka selanjutnya 
ditentukan.38 Selain itu mereka menjadi korban 
bagi perayaan kemenangan itu, sekaligus 
sebagai bukti penganugerahan kemenangan 
kepada si pemenang. Berdasarkan tradisi itu, 
maka  thriambeuonti dalam 2 Korintus 2:14a 

                                                                 
34 Ibid., 12–16. 
35 Ibid., 13. 
36 Kesepuluh kemungkinan tersebut adalah: (1) “to 

cause to triumph; (2) to present or lead a conquered and 
captive one in triumph; (3) to lead a captive criminal through 
the streets; (4) to lead someone about publicly (with no 
negative connotations implied); (5) to disgrace someone or 
shame someone; (6) to parade or make a show or spectacle of 
someone or something; (7) to triumph over someone in the  
sense of having a victory over that person; (8) to lead one in 
triumph as partners or co-victors in the triumph; (9) to lead 
one in a festal of choral procession as the dithyrambic 
procession and dance associated with the cultic processions of 
Dionysus; (10) to lead one in triumph as a metaphor of social 
shame and humiliation.” (p. 19). 

37 Hafemann, Suffering and Ministry in the Spirit: 
Paul’s Defense of His Ministry in 2 Corinthians, 2:14-3:3, 32. 

38 Ibid., 23, 31. 

berarti: diserahkan oleh Allah ke dalam maut, 
untuk menyingkapkan keberkuasaan-Nya.3940 

Keadaan sebagai tawanan itu diperkuat 
lagi oleh penggunaan Paulus akan kata apokrima 
dalam 2 Korintus 1:9. Kata tersebut tidak 
terdapat dalam naskah PB lainnya. Dalam dunia 
sekular Yunani, kata itu menghunjuk pada 
„keputusan‟ tentang eksekusi hukuman mati, 
tetapi Paulus sendiri menganggap telah 
menerima keputusan hukuman itu dalam 
dirinya.41 

Dengan mengikuti Hafemann, dapat 
disimpulkan bahwa dalam 2 Kor 2:14 
menempatkan Paulus sebagai tawanan dengan 
ada dua hal yang menjadi landasannya:  
pertama, secara gramatikal, bila thriambeuō 
diikuti oleh frasa preposisi (dhi.en tō Khristō), 
maka objeknya (hemas) selalu menunjuk pada 
seseorang yang telah ditaklukkan dan dibawa 
dalam prosesi, dan tidak pernah dimaksudkan 
untuk  mereka yang menaklukkan atau yang 
dianggap turut memberi andil bagi si 
pemenang.42 Kedua, metafora yang digunakan 
Paulus selanjutnya (yaitu gambaran tentang 
ritus persembahan kurban bakaran menurut 
Perjanjian Lama, ayat 14b,15a)43 mengandung 
makna yang sama dengan pawai kemenangan 
itu. Di dalamnya Paulus mengasosiasi diri 
sebagai osmē (keharuman) dan euōdia (aroma), 
yang keluar dari kurban bakaran, menjadi 
sarana bagi pengenalan akan Allah, akan 
kemuliaan-Nya.44 Artinya, sama seperti kurban, 
yang harus mengalami pembakaran dan 
kehancuran, untuk menyebarkan 
memproklamirkan kehadiran Allah dan 
kemuliaan-Nya, demikianlah tawanan dalam 
pawai kemenangan tersebut dimaknai. Tawanan 
itu digiring ke dalam maut untuk 
memproklamirkan keberkuasaan dan 
kemuliaan Allah.  
                                                                 

39 Ibid., 49. 
40 Bnd. Williams, Paul’s Metaphors: Their Context 

and Character, 257–8. Williams mencatat bahwa prosesi 
kemenangan dalam tradisi Romawi dilakukan sebagai 
penghargaan dan sekaligus bukti bahwa kemenangan 
atas perang sudah diperoleh, dan pemimpin perang 
dinyatakan sebagai pemenang. 

41 Witherington, Conflict and Community in Corinth: 
A Socio-Rhetorical Commentary on 1 and 2 Corinthians, 361–
2. 

42 Hafemann, Suffering and Ministry in the Spirit: 
Paul’s Defense of His Ministry in 2 Corinthians, 2:14-3:3, 31. 

43 Ibid., 40–1. 
44 Ibid., 40–45. 



Hakikat Pelayan Jemaat dari Perspektif Allah    73 

 

Nurcahaya Gea  https://doi.org/10.36588/sundermann.v1i1.23 

Kesimpulan tersebut di atas tampak sesuai 
dengan hakikat seorang rasul yang 
diungkapkan Paulus dalam apologi tersebut. 
Dia memandang hidup sehari-harinya terus-
menerus diserahkan ke dalam maut (2 Kor.4:11). 
Dalam ungkapan analogis, dia menyatakan 
realitas tersebut sebagai “membawa dalam 
tubuh kematian Yesus” (2Kor.4:10). Artinya, 
Paulus memandang dirinya sebagai rasul dalam 
perspektif Yesus yang telah diserahkan bagi 
maut.45 Paradigma tersebut, tidak dimaksudkan 
untuk identifikasi diri secara ontologis, tetapi 
secara fungsional. Artinya, Paulus tidak 
menyamakan diri dengan Yesus secara hakiki, 
atau menggantikan posisi dan peran Yesus, 
tetapi mendemonstrasikan-Nya.46 Paulus 
memandang dirinya sebagai model (semacam 
peragawan), yang menjadi alat bagi pengenalan 
atau pemberitaan akan Yesus. 

Gagasan tersebut seiring dengan 
Witherington, yang menegaskan bahwa dalam 2 
Kor 2:14, Paulus menggambarkan dirinya 
sebagai tawanan, dan hal itu dipandang sebagai 
anugerah Allah yang telah melayakkannya 
dalam arakan kemenangan melewati dunia ini 
bersama Allah, walau hanya sebagai hamba 
Kristus (doulos Khristou). Hal ini tidak hanya 
sebatas perkataan Paulus, melainkan pada 
segenap kehidupannya, sebab hidupnya 
menyatakan berita dan arti dari ”salib” sebagai 
pengikut Kristus. Dalam kerangka inilah dapat 
dipahami pernyataan Paulus yang paradoks: 
”kuat di dalam kelemahan, menang melalui 
kematian, prosesi kemenangan yang membawa 
ke dalam kematian.47 Pemahaman tentang 
hamba di sini mengungkapkan tentang Paulus 
yang mengikuti jejak Kristus (1 Kor 11:1), 
termasuk dalam penderitaan-Nya (2 Kor 1:5), 
dan kuasa Kristus yang menguatkannya dalam 
kelemahan (2 Kor 12:9). 
 
Tawanan sebagai Piala Kemenangan 

Penempatan diri Paulus sebagai tawanan 
dalam metafora pawai kemenangan tersebut  
mengandung pengakuan bahwa pemenang 
yang sesungguhnya adalah Dia yang telah 

                                                                 
45 Murphy-O‟connor, The Theology of the Second 

Letter to the Corinthians (New Testament Theology), 46. 
46 Ibid., 47. 
47 Witherington, Conflict and Community in Corinth: 

A Socio-Rhetorical Commentary on 1 and 2 Corinthians, 369–
370. 

menaklukannya, yakni Yesus Kristus. Paulus 
memahami bahwa dirinya dan orang-orang 
Kristen, sebelum didamaikan oleh Allah melalui 
kematian anak-Nya (bdk. Rm 5:10) adalah 
musuh Allah. Demikian juga orang-orang 
Yahudi yang menolak Injil dianggap sebagai 
musuh Allah (Rm 11:28), bahkan orang-orang 
yang tidak mengikuti Injil dipandang sebagai 
musuh Salib Kristus (Fil 3:18).48 Dalam terang 
itulah dapat dipahami maksud ”tawanan” yang 
telah ditaklukan oleh Allah. Kepercayaan yang 
diberikan sebagai ‟duta” hanyalah karena 
anugerah dari sang pemenang. Itulah yang 
memberi legitimasi dari kepercayaan yang 
diberikan. Paulus menyadari bahwa legitimasi 
kerasulannya adalah anugerah kehendak Allah, 
yang menjadikannya rasul Kristus (1:1). Dialah 
yang memampukan Paulus melakukan 
pekerjaan pemberitaan (diakonia) tersebut (3:5), 
yang dibuktikan oleh berdirinya jemaat 
Korintus (3:2). Oleh karena itu, kedekatannya 
dengan jemaat tidak perlu dibuktikan melalui 
surat, yang hanya dapat membangun hubungan 
legalistis.49 Dia adalah bapak rohani mereka, 
dan sebaliknya mereka adalah anak-anak 
rohaninya (6:13; 12:14, bdk. 1Kor.4:15). 
Hubungan yang ada di antara dirinya dengan 
jemaatnya adalah hubungan personal. Paulus 
telah menempatkan mereka di dalam hatinya 
(6:11-12a; 7:3). 

Pengakuan akan anugerah Allah itu, 
menyadarkan Paulus untuk tidak 
mengandalkan yang lain sebagai legitimasi 
dalam menjalankan tugasnya sebagai rasul. Dia 
tidak membutuhkan surat rekomendasi50 (3:1; 
10:12) dari jemaat Korintus, untuk membuktikan 
otoritas yang dimilikinya sebagai rasul bagi 
mereka.51 Allah telah mengaruniakan 
kepadanya kuasa (eksousia) untuk mendirikan 
dan membangun jemaat (3:3; 10:8), dan menjadi 
diakonos (juga dimaknainya: duta)52 bagi 

                                                                 
48 Hafemann, Suffering and Ministry in the Spirit: 

Paul’s Defense of His Ministry in 2 Corinthians, 2:14-3:3, 32. 
49 Theissen, The Social Setting of Pauline Christianity: 

Essay on Corinth, 38. 
50 Bultmann, The Second Letter to the Corinthians, 70. 
51 Bnd. Georgi, The Opponents of Paul in the Second 

Corinthians, 244–245. 
52 Kata diakonos, secara sosiologis, sebenarnya 

mengandung dua makna, yakni hamba – yang 
menunggui tuannya di meja makan – dan utusan, atau 
pembawa berita. Namun, Georgi menemukan bahwa 
ketika Paulus menggunakan kata tersebut, atau kata-



74   JCTES 1(1): 64-75 

perjanjian baru, yang terdiri dari Roh yang 
menghidupkan (3:6). Tidak ada sesuatu dari 
dalam diri sendiri (eks eautōn, 3:5a), yang dapat 
dijadikan andalan untuk melakukan tugas 
tersebut, melainkan  berasal dari Allah (ek tou 
Theou, 3:5b). Kemampuan untuk menjadi duta 
Kristus bukanlah karakter, yang mengakar dan 
memancar keluar dari kepribadian seorang 
rasul, tetapi semata-mata pemberian oleh 
kehendak dan kemurahan Allah (1:1; 4:1). 
Dalam rangka itu pula dia menolak derma 
jemaat bagi dirinya (11:7-9,12; 12:13b-15),53 
apalagi karena para penggugatnya telah 
menyelewengkan makna derma tersebut 
menjadi alat untuk mengukuhkan diri sebagai 
duta Kristus,54 dan mengklaim diri memiliki 
otoritas yang sama dengan Paulus atas jemaat 
Korintus (11:12).55 Hal ini juga alasan bagi 
Paulus untuk tidak perlu membandingkan diri 
dengan mereka yang memuji dirinya (10:12). 
Paulus merasa tidak perlu mempertontonkan 
keahlian-keahliannya.56  

Mendemonstrasikan kemuliaan Kristus 
merupakan tujuan dari pawai kemenangan itu. 
Kematian Kristus adalah model bagi Paulus, 
karena dengan demikian dia tidak 
memberitakan dirinya tetapi Kristus yang 
diperagakannya. Lain halnya dengan ukuran-
ukuran lainnya, yang pada umumnya 
menampilkan diri sendiri. Bagi Paulus menjadi 
rasul ataupun diakonos adalah 
mendemonstrasikan Kristus, yang adalah Injil, 
dan didemonstrasikan dalam seluruh hidupnya. 
Itu menjadi ukuran baginya dalam hidup. 
Untuk itu Paulus berkata: Dan Kristus telah 

                                                                                                     

kata yang seakar dengannya, dia tidak pernah 
memaknainya hamba, melainkan utusan (p. 231). 

53 Perlu disadari bahwa penolakan Paulus 
terhadap derma jemaat tersebut bukan sikap yang 
permanen. Di sisi lain, dia mengakui dan menerapkan 
bahwa harta rohani patut mendapat penghargaan 
berupa harta dunaiwi (Rm.15:27). Bahkan, baginya, hal 
itu merupakan ketetapan Tuhan (1Kor.9:14). Upah 
adalah hak seorang rasul, dan kewajiban jemaat untuk 
memenuhinya (1Kor.9:6-18). Oleh karena itu, upah tidak 
hanya merupakan pengakuan akan keberhasilan rasul 
dalam menyelenggarakan tugasnya, tetapi juga 
menunjukkan superioritasnya atas jemaat (11:8). Dari 
jemaat Filipi dan Makedonia Paulus berkenan menerima 
upah tersebut (Flp.4:15-18; 2Kor.11:9).  

54 Theissen, The Social Setting of Pauline Christianity: 
Essay on Corinth, 47. 

55 Georgi, The Opponents of Paul in the Second 
Corinthians, 238–242. 

56 Ibid., 231. 

mati untuk semua orang, supaya mereka yang 
hidup, tidak laGi hidup untuk dirinya sendiri, 
tetapi untuk Dia yang telah mati dan telah 
dibangkitkan untuk mereka (5:15), atau 
sebagaimana dinyatakannya dalam Galatia, 
“dan aku hidup tetapi bukan aku lami yang 
hidup melainkan Kristus yang hidup di dalam 
aku” (bdk. Gal.2:20). Targetnya adalah Paulus 
menjalani jalan hidup Kristus. Dalam prinsip 
itu, Paulus menghadapi berbagai penderitaan 
dengan menjalani jalan hidup Kristus melalui 
pelayanannya. Bagi Paulus, penderitaan dan 
perjuangan adalah tanda  dari eksistensi 
kerasulannya.57 Kualifikasi menjadi diakonos58 
bagi perjanjian baru (yakni Kristus), menurut 
Paulus, tidak dilandasi pada berbagai 
kemampuan yang ada dalam dirinya, atau 
berdasarkan otoritas yang diberikan manusia, 
tetapi dia yakin bahwa hal itu semata-mata 
karena pekerjaan Allah (3:4-6). Itulah otoritas 
yang telah memungkinkan dirinya mendirikan 
jemaat Korintus, dan  oleh karenanya mereka 
menjadi surat rekomendasi baginya (3:3), yang 
menyatakan kewibawaannya.59 Dalam hal 
demikian, Paulus bersyukur, karena ternyata 
Allah berkenan memperlihatkan keberkuasaan-
Nya melalui dirinya, yang dalam pandangan 
orang tidak layak. 

Kesimpulan tersebut di atas terungkap 
kembali dalam metafora bejana tanah liat (4:7-
15). Pelayanan itu ibarat bejana tanah liat: rawan 
pecah, dapat habis, dan tidak dapat diperbaiki. 
Tapi tidak mustahil bahwa sesuatu yang sangat 
berharga dapat diletakkan di dalamnya, 
sekalipun bahan dasar keduanya berbeda, atau 
bahkan bertolak-belakang. Sejajar dengan itu, 
Paulus hendak menggambarkan, bahwa 
kemampuannya untuk melayani tidak berasal 
dari dirinya yang lemah, tak berdaya, mudah 
goyah dan fana, tetapi datang dari sumber yang 
lebih tinggi darinya. Kekuasaan itulah yang 

                                                                 
57 Susan R. Marrett, “The Mode of This World and 

the Affliction of Paul, 2Cor.4:1-12,” dalam David L. 
Balch and Everett Ferguson, Greeks, Romans, and 
Christians: Essays in Honor of Abraham J. Malherbe, ed. 
Wayne A. Meeks (Minneapolis: Fortress Press, 1991), 99. 

58 Georgi, The Opponents of Paul in the Second 
Corinthians, 27–29. Menurut Georgi, diakonos dapat 
berarti hamba (yakni orang yang menungmu di meja 
makan), atau duta/utusan. Tetapi, dalam konteks 2 
Korintus, istilah itu lebih cenderung bermakna sebagai 
duta. 

59 Murphy-O‟connor, The Theology of the Second 
Letter to the Corinthians (New Testament Theology), 32. 



Hakikat Pelayan Jemaat dari Perspektif Allah    75 

 

Nurcahaya Gea  https://doi.org/10.36588/sundermann.v1i1.23 

menopangnya menghadapi berbagai hal: 
ditindas namun tidak terjepit, habis akal namun 
tidak putus asa, dianiaya namun tidak ditinggal 
sendirian, dihempaskan namun tidak binasa 
(4:8-10).Dan bukan hanya untuk melayani, 
tetapi juga untuk menderita demi pelayanan 
terhadap perjanjian baru, dan melakukan apa 
yang sepatutnya sebagai sikap dan tingkah laku 
seorang pemberita (4:2). Dan sebagai pelayan 
perjanjian baru, Paulus mempunyai hak untuk 
menyingkapkan kematian Kristus itu dalam 
hidupnya. Dalam hal itulah Paulus memahami 
segala penderitaan yang dialaminya dalam 
menyaksikan Kristus. Hidup dan 
pemberitaannya adalah satu fungsi, yaitu 
merupakan demonstrasi bagi kematian dan 
kehidupan Kristus. 
 
 
 
KONKLUSI 

Uraian di atas mengungkapkan perspektif 
yang seharusnya digunakan untuk melihat dan 
memahami  pelayan jemaat yang sejati. Melalui 
metafora tawanan perang dalam pawai 
kemenangan, Paulus mengungkapkan bahwa 
pelayan jemaat adalah tawanan, yakni 
seseorang yang telah ditaklukkan oleh Kristus, 
berada di bawah kekuasaan-Nya, menjadi milik-
Nya, dan hidup taat serta melayani untuk 
kemuliaan-Nya, sekalipun mungkin dalam hal 
itu pelayan harus dipermalukan.  Tawanan, 
sebagaimana dalam pawai kemenangan, 
berfungsi untuk memperlihatkan kehebatan 
Kristus, sebagai bukti kemenanganNya. 
Semakin hebat seorang tawanan, semakin 
gemilanglah kemenangan Kristus yang telah 
menaklukkannya. Tawanan, dengan demikian 
menyimbolkan piala yang diraih sang 
pemenang. Dan ketika oleh anugerah, Paulus 
masih memiliki kesempatan menjadi pelayan, 
dia menyadari bahwa hidupnya pun tidak lain 
dan tidak bukan hanya untuk memperlihatkan 
keadidayaan Kristus. 
 
 
REFERENSI 
 
Bultmann, Rudolf. The Second Letter to the 

Corinthians. Minneapolis: Augsburg 
Publishing House, 1985. 

Ellis, E. Earle, and C. K. Barrett. “A Commentary 

on the Second Epistle to the Corinthians.” 
Journal of Biblical Literature 94, no. 3 
(September 1975): 466. 
https://www.jstor.org/stable/3265176?origi
n=crossref. 

Georgi, Dietrie. The Opponents of Paul in the Second 
Corinthians. Edinburgh: T & T Clark, 1986. 

Hafemann, Scott J. Suffering and Ministry in the 
Spirit: Paul’s Defense of His Ministry in 2 
Corinthians, 2:14-3:3. Eerdmans Pub Co, 1990. 

Jean-Daniel, Dubois. “The Opponents of Paul in 
Second Corinthians.” Archives de Sciences 
Sociales des Religions 68, no. 2 (1989): 245–245. 

Murphy-O‟connor, Jerome. The Theology of the 
Second Letter to the Corinthians (New Testament 
Theology). Cambridge: Cambridge University 
Press, 1991. 

Sieber, John H. “Book Review: Conflict and 
Community in Corinth: A Socio-Rhetorical 
Commentary on 1 and 2 Corinthians.” 
Interpretation: A Journal of Bible and Theology 
51, no. 1 (January 1997): 95–99. 

Williams, David J. Paul’s Metaphors: Their Context 
and Character. Reprint ed. Ada, Michigan: 
Baker Academic, 2003. 

Witherington, Ben. Conflict and Community in 
Corinth: A Socio-Rhetorical Commentary on 1 
and 2 Corinthians. Eerdmans Publishing 
Company, 1995. 

 

 


	Hakikat Pelayan Jemaat dari Perspektif Allah:
	Studi Hermeneutik terhadap Metafora dalam 2 Korintus 2:14a
	The Nature of the Church Minister in God's Perspectives: A Hermeneutic Analysis on 2nd Corinthians 2:14a
	PENDAHULUAN
	PEMBAHASAN
	Gugatan Terhadap Kerasulan Paulus

	Apologia Paulus
	MENJADI PELAYAN OLEH KARENA KEHENDAK ALLAH
	Rasul adalah Tawanan dalam Pawai Kemenangan
	Tawanan sebagai Piala Kemenangan
	KONKLUSI
	REFERENSI


